
Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1                                     1  
 

 

 

 

JUANGA : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  

Volume .10 . No.1 ( 2024) : Juni  2024 

P-ISSN: 2460-1381 E-ISSN:2797-7226 

DOI : 10.59115/juanga.v9i0 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural Menurut Martin J. Beck 

Matustik Dan Judith M. Green Dalam Perspektif Pendidikan 

Agama Islam 

 
Sahrul Takim 

STAI Bbabussalam Maluku Utara, Kepulauan Sula, Indonesia 

takim.sahrul@gmail.com 

 

Abstrak 
Dalam dunia pendidikan islam, pemahaman mengenai keragaman budaya 

atau multikultur perlu dimiliki seluruh anggota masyarakat untuk 

menghindari konflik yang mungkin terjadi akibat perbedaan-perbedaan 
yang ada. Keberaragaman yang terjadi di keluarga, sekolah atau di 

masyarakat kurang mendapatkan perhatian, bahkan kurang di kelola dengan 

baik serta tujuan pendidikan nasional yang masih belum tercapai maksimal. 
Pendidikan multikultural yakni suatu strategi yang diaplikasikan sebagai 

pendekatan untuk memoles paradigma tentang keragaman (multikultural) 

yang ada di dalam kehidupan manusia. Dalam hal ini terutama 
diaplikasikan kepada peserta didik sebagai tonggak dalam memajukan 

peradaban yang bermartabat. Pendidikan multikultural harus dipahami oleh 

setiap individu agar tercipta harmonisasi kehidupan antar sesama seperti 

saling menghargai, meyakini eksistensi keragaman, dan merealisasikannya 
sesuai dengan tatanan kehidupan yang berlaku di masyarakat untuk 

meningkatkan penghargaan terhadap keragaman etnik dan budaya 

masyarakat. 
Kata Kunci Pendidikan Multikultural, Pendidikan Agama Islam 

 

Abstract 

In the world of Islamic education, all members of society need to have an 
understanding of cultural diversity or multiculture to avoid conflicts that 

may occur due to existing differences. Diversity that occurs in families, 

schools or in society receives little attention, is not even managed well and 
national education goals have not yet been achieved optimally. 

Multicultural education is a strategy that is applied as an approach to 

polishing the paradigm of diversity (multiculturalism) that exists in human 
life. In this case, it is especially applied to students as a milestone in 

advancing a dignified civilization. Multicultural education must be 

understood by every individual in order to create harmony in life between 

people, such as respecting each other, believing in the existence of 
diversity, and realizing it in accordance with the existing order of life in 



 
Sahrul Takim 

2  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

society to increase appreciation for the ethnic and cultural diversity of 

society. 

Keywords Multicultural Education, Islamic Religious Education 

A. Pendahuluan 

Indonesia adalah salah satu negara multikultural terbesar di dunia. 

Kenyataan ini dapat dilihat dari kondisi sosio-kultural maupun geografis yang 

begitu beragam dan luas. Berdasarkan hal itu, maka diperlukan strategi khusus 

untuk memecahkan persoalan tersebut melalui berbagai bidang; sosial, ekonomi, 

budaya, dan pendidikan(M. Ainul Yaqin,20255) 

Dalam dunia pendidikan islam, pemahaman mengenai keragaman budaya 

atau multikultur perlu dimiliki seluruh anggota masyarakat untuk menghindari 

konflik yang mungkin terjadi akibat perbedaan-perbedaan yang ada(Adam et al., 

2022). Sejauh ini cara yang efektif untuk memberikan pemahaman adalah melalui 

pendidikan islam. Multikultural bisa dibentuk melalui proses pembelajaran, yaitu 

dengan menggunakan pembelajaran berbasis multikultural.  

Keberaragaman yang terjadi di keluarga, sekolah atau di masyarakat kurang 

mendapatkan perhatian, bahkan kurang di kelola dengan baik serta tujuan 

pendidikan nasional yang masih belum tercapai maksimal.(Adiyana 

Adam.Noviyanti Soleman, 2022) Selain itu, para siswa mempunyai beragam latar 

belakang yang berbeda, antara lain pendidikan orangtua, beberapa perbedaan 

keturunan, perbedaan keyakinan/agama, perbedaan ekonomi dan pola asuh 

orangtua di rumah karena masih ada orangtua yang menganggap belajar tentang 

segala sesuatu hanya di sekolah saja, dan yang bertanggungjawab terhadap 

perkembangan anak secara umum hanyalah seorang guru.(Adiyana Adam et al., 

2022) 

Dari permasalahan tersebut maka terlepas dari tanggungjawab penugasan 

dalam perkuliahan pada program doktoral di universitas Muhammadiyah Pare-

Pare, penulis juga memiliki kegelisahan akademik untuk mempertajam kajian 

mengenai teori pendidikan pendidikan multikultural. Namun menjadi fokus kajian 

penulis dalam hal ini adalah penggunaan analisis pendidikan multikultural dengan 

menggunakan Teori pendidikan multikultural menurut Martin J. Beck Matustik 

dan Judith M. Green selanjutnya dilihat dari perspektif pendidikan islam. 

Penulisan ini mengedepankan masalah diantaranya bagaimana Konsep 

Pendidikan Multikultural?, Seperti apa analisis pendidikan multikultural menurut 

Martin J. Beck Matustik?, Seperti apa analisis pendidikan multikultural menurut 

Judith M. Green? Dan Bagaimana Perpektif  Pendidikan Agama Islam Mengenai 

Pendidikan Multikultural? 

B. Kajian teori 

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan yang semakin penting 

dalam konteks globalisasi dan keberagaman budaya yang semakin nyata di 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  3  
 
 

masyarakat. Pendidikan ini bertujuan untuk mengembangkan pemahaman dan 

penghargaan terhadap keberagaman serta mendorong integrasi sosial yang 

harmonis. Dua tokoh yang signifikan dalam teori pendidikan multikultural adalah 

Martin J. Beck Matustik dan Judith M. Green. Kajian ini bertujuan untuk 

menganalisis pandangan mereka tentang pendidikan multikultural dan bagaimana 

teori mereka dapat diintegrasikan dalam perspektif Pendidikan Agama Islam 

(PAI). 

Teori Pendidikan Multikultural Menurut Martin J. Beck Matustik 

Martin J. Beck Matustik adalah seorang filsuf yang menekankan pentingnya 

kritik sosial dan etika dalam pendidikan. Dalam konteks pendidikan multikultural, 

Matustik (2008) menekankan pentingnya mendidik siswa untuk memahami dan 

menghargai perbedaan budaya serta melibatkan mereka dalam dialog yang kritis. 

Dia percaya bahwa pendidikan harus mengajarkan siswa untuk menjadi warga 

dunia yang beretika, yang mampu berinteraksi dengan orang dari berbagai latar 

belakang budaya tanpa prasangka. 

Teori Pendidikan Multikultural Menurut Judith M. Green 

Judith M. Green, seorang pakar dalam bidang filsafat pendidikan, 

menekankan pentingnya inklusivitas dan keadilan dalam pendidikan multikultural. 

Green (1999) berargumen bahwa pendidikan multikultural harus mendorong 

partisipasi aktif semua kelompok budaya dalam proses pendidikan. Hal ini 

mencakup pengembangan kurikulum yang mencerminkan keberagaman budaya 

serta penciptaan lingkungan belajar yang inklusif. Green juga menekankan 

perlunya kesadaran kritis terhadap dinamika kekuasaan dan privilese yang ada 

dalam masyarakat multikultural. 

Integrasi Teori Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Pendidikan 

Agama Islam 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki potensi besar untuk 

mengintegrasikan prinsip-prinsip pendidikan multikultural yang dikemukakan 

oleh Matustik dan Green. PAI dapat mengambil peran penting dalam mendidik 

siswa untuk memahami dan menghargai keberagaman budaya melalui ajaran-

ajaran Islam yang menekankan kesetaraan dan keadilan. Dalam Al-Quran, 



 
Sahrul Takim 

4  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

misalnya, terdapat banyak ayat yang mendorong umat manusia untuk mengenal 

satu sama lain dan hidup dalam harmoni meskipun berbeda latar belakang (QS. 

Al-Hujurat: 13). 

Selain itu, PAI dapat memanfaatkan pendekatan dialogis yang dikemukakan 

oleh Matustik untuk mendorong siswa terlibat dalam diskusi kritis tentang isu-isu 

sosial dan budaya. Dengan demikian, siswa dapat belajar untuk berpikir kritis dan 

mengembangkan kesadaran etis yang mendalam. Pendekatan inklusif yang 

disarankan oleh Green juga dapat diterapkan dalam PAI dengan memastikan 

bahwa kurikulum dan metode pengajaran mencerminkan keberagaman budaya 

siswa dan menciptakan lingkungan belajar yang menghargai perbedaan. 

Teori pendidikan multikultural yang dikemukakan oleh Martin J. Beck 

Matustik dan Judith M. Green menawarkan perspektif yang berharga bagi 

pengembangan pendidikan yang inklusif dan adil. Integrasi prinsip-prinsip ini 

dalam Pendidikan Agama Islam dapat membantu menciptakan lingkungan belajar 

yang lebih menghargai keberagaman dan mendorong siswa untuk menjadi warga 

dunia yang beretika. Dengan demikian, PAI tidak hanya akan mengajarkan nilai-

nilai agama, tetapi juga mempersiapkan siswa untuk hidup dalam masyarakat 

multikultural yang kompleks. 

C. Metode 

Metode pemecahan masalah yang dilakukan melalui studi literatur/ metode 

kajian pustaka, yaitu dengan menggunakan beberapa referensi buku atau dari 

referensi lainnya yang merujuk pada permasalahan yang dibahas. Langkah-

langkah pemecahan masalahnya dimulai dengan menentukan masalah yang akan 

dibahas dengan melakukan perumusan masalah, melakukan langkah-langkah 

pengkajian masalah, penentuan masalah tujuan dan sasaran perumusan jawaban 

permasalahan dari berbagai sumber dan penyintesisan serta pengorganisasian 

jawaban permasalahan. 

D. Hasil 

Pendidikan multikultural telah menjadi topik yang semakin penting dalam 

diskursus pendidikan kontemporer, termasuk dalam konteks Pendidikan Agama 

Islam (PAI) di Indonesia. Teori pendidikan multikultural yang dikembangkan oleh 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  5  
 
 

Martin J. Beck Matustik dan Judith M. Green menawarkan perspektif yang 

menarik untuk dianalisis dalam kerangka PAI. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis teori pendidikan multikultural Matustik dan Green serta 

relevansinya dengan pengembangan PAI di Indonesia. 

Matustik dan Green mengembangkan teori pendidikan multikultural yang 

berfokus pada pengakuan dan penghargaan terhadap keberagaman budaya, dialog 

lintas budaya, kritik terhadap struktur sosial yang tidak adil, pemberdayaan 

kelompok-kelompok marginal, serta transformasi kurikulum dan praktik 

pendidikan (Matustik & Green, 2018). Mereka berpendapat bahwa pendidikan 

multikultural harus melampaui sekadar toleransi pasif, tetapi mendorong interaksi 

aktif dan saling belajar antar kelompok budaya yang berbeda. Pendekatan ini 

sejalan dengan pandangan Nieto (2017) yang menekankan pentingnya pendidikan 

multikultural dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan inklusif. 

Dalam perspektif PAI, teori Matustik dan Green memiliki beberapa 

keselarasan yang signifikan. Pertama, penghargaan terhadap keragaman yang 

mereka tekankan sesuai dengan ajaran Islam tentang pluralitas sebagai sunnatullah 

atau hukum alam yang diciptakan Allah. Al-Qur'an sendiri menyatakan dalam 

Surah Al-Hujurat ayat 13 bahwa Allah menciptakan manusia berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar mereka saling mengenal. Hal ini menegaskan bahwa 

keragaman adalah desain ilahi yang harus dihargai dan dijadikan sarana untuk 

membangun hubungan positif antar manusia (Raihani, 2020). 

Kedua, konsep dialog lintas budaya yang diusung Matustik dan Green 

sejalan dengan konsep ta'aruf dalam Islam. Ta'aruf, yang berarti saling mengenal, 

adalah prinsip penting dalam membangun hubungan antar komunitas yang 

berbeda. Dalam konteks pendidikan, ini dapat diterjemahkan menjadi pendekatan 

pembelajaran yang mendorong siswa dari berbagai latar belakang untuk 

berinteraksi dan memahami perspektif satu sama lain (Ashraf, 2019). 

Ketiga, fokus pada pemberdayaan kelompok marginal selaras dengan misi 

pembebasan Islam. Sejak awal, Islam hadir sebagai agama yang membebaskan 

kaum tertindas dan menegakkan keadilan sosial. PAI, sebagai manifestasi 

pendidikan Islam, idealnya juga harus mengemban misi ini dengan 



 
Sahrul Takim 

6  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

memberdayakan siswa untuk menjadi agen perubahan sosial yang positif (Lubis, 

2016). 

Namun demikian, terdapat beberapa perbedaan penting antara teori Matustik 

dan Green dengan perspektif PAI. PAI memiliki landasan teologis yang lebih kuat 

dari Al-Qur'an dan Hadits, yang menjadi acuan utama dalam pengembangan 

kurikulum dan praktik pendidikannya. Sementara teori Matustik dan Green lebih 

bersifat filosofis dan sosiologis, PAI mengintegrasikan aspek spiritual dan moral 

yang bersumber dari wahyu ilahi (Nata, 2016). 

Selain itu, PAI juga lebih menekankan pada penguatan identitas keislaman 

di samping penghargaan pada keragaman. Hal ini mencerminkan keseimbangan 

antara sikap inklusif terhadap perbedaan dan komitmen terhadap nilai-nilai Islam. 

Tantangan bagi pendidik PAI adalah bagaimana memadukan kedua aspek ini 

tanpa mengorbankan salah satunya (Amin, 2018). 

Dalam hal transformasi kurikulum, PAI tetap berpijak pada nilai-nilai Islam 

sebagai pondasi utama. Meskipun terbuka terhadap perspektif multikultural, PAI 

tidak dapat sepenuhnya mengadopsi pendekatan relativisme budaya yang 

terkadang muncul dalam teori pendidikan multikultural Barat. PAI perlu 

mempertahankan prinsip-prinsip universal Islam sambil mengakomodasi 

keragaman budaya dalam batas-batas yang sesuai dengan syariat (Hanafi, 2019). 

Meskipun demikian, teori Matustik dan Green dapat memperkaya 

implementasi PAI multikultural di Indonesia melalui beberapa cara. Pertama, 

penguatan metode dialog dan diskusi lintas iman/budaya dalam pembelajaran 

PAI. Ini dapat dilakukan melalui program pertukaran siswa antar sekolah dengan 

latar belakang agama berbeda, atau mengundang pembicara dari komunitas agama 

lain untuk berbagi perspektif mereka (Patel, 2018). 

Kedua, pengembangan materi ajar PAI yang lebih inklusif dan beragam. Ini 

melibatkan integrasi kisah-kisah dan contoh-contoh dari berbagai tradisi budaya 

Muslim di seluruh dunia, serta pengenalan terhadap kontribusi peradaban Islam 

dalam ilmu pengetahuan dan kebudayaan global (Sahin, 2017). 

Ketiga, praktik pembelajaran yang mendorong interaksi aktif siswa berbeda 

latar belakang. Ini dapat berupa proyek kolaboratif antar siswa dari berbagai etnis 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  7  
 
 

atau agama, atau simulasi penyelesaian konflik yang melibatkan isu-isu 

keragaman (Banks, 2019). 

Keempat, penerapan pendekatan kritis terhadap isu-isu ketidakadilan sosial 

dalam perspektif Islam. PAI dapat mengintegrasikan analisis kritis terhadap 

masalah-masalah seperti diskriminasi, ketimpangan ekonomi, atau pelanggaran 

hak asasi manusia, dan mendorong siswa untuk memikirkan solusi berdasarkan 

nilai-nilai Islam (Zine, 2020). 

Implementasi gagasan-gagasan ini tentu perlu disesuaikan dengan konteks 

masyarakat Muslim Indonesia yang memiliki keunikan tersendiri. Indonesia, 

sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, memiliki tradisi Islam 

yang beragam dan telah lama hidup berdampingan dengan berbagai agama dan 

budaya lain. Pengalaman ini dapat menjadi modal berharga dalam pengembangan 

model PAI multikultural yang autentik dan kontekstual (Hefner, 2021). 

Kesimpulannya, teori pendidikan multikultural Matustik dan Green 

memiliki relevansi signifikan dengan pengembangan PAI multikultural di 

Indonesia. Meskipun terdapat perbedaan dalam landasan filosofis dan teologis, 

keduanya dapat saling melengkapi untuk menciptakan model pendidikan agama 

yang lebih inklusif dan responsif terhadap tantangan keberagaman. PAI 

multikultural yang terinspirasi dari sintesis ini diharapkan dapat membentuk 

generasi Muslim Indonesia yang memiliki identitas keislaman yang kuat sekaligus 

mampu berinteraksi secara positif dalam masyarakat global yang plural. 

Tantangan ke depan adalah bagaimana mengoperasionalisasikan konsep-

konsep ini ke dalam praktik pendidikan sehari-hari. Ini membutuhkan komitmen 

dari berbagai pemangku kepentingan, mulai dari pembuat kebijakan, pengembang 

kurikulum, hingga guru di lapangan. Pelatihan guru, pengembangan bahan ajar, 

dan evaluasi berkelanjutan terhadap implementasi PAI multikultural menjadi 

kunci keberhasilan upaya ini. 

Dalam jangka panjang, PAI multikultural yang berhasil diimplementasikan 

diharapkan dapat berkontribusi pada pembentukan masyarakat Indonesia yang 

lebih harmonis dan berkeadilan. Ini sejalan dengan cita-cita Islam sebagai 



 
Sahrul Takim 

8  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

rahmatan lil 'alamin (rahmat bagi seluruh alam) dan visi Indonesia sebagai negara 

yang bersatu dalam keberagaman. 

E. Pembahasan 

Analisis teori pendidikan multikultural Matustik dan Green dalam perspektif 

Pendidikan Agama Islam (PAI) mengungkapkan beberapa aspek penting yang 

perlu dibahas lebih lanjut: 

Keselarasan Prinsip Dasar 

 Teori Matustik dan Green memiliki beberapa keselarasan mendasar dengan 

prinsip-prinsip PAI, terutama dalam hal penghargaan terhadap keragaman dan 

pentingnya dialog lintas budaya. Hal ini menunjukkan bahwa PAI memiliki 

potensi besar untuk dikembangkan menjadi model pendidikan yang lebih inklusif 

dan responsif terhadap keragaman. 

enghargaan terhadap keragaman yang ditekankan oleh Matustik dan Green sejalan 

dengan konsep pluralitas dalam Islam. Al-Qur'an sendiri menegaskan bahwa 

keragaman adalah bagian dari desain ilahi (QS. Al-Hujurat: 13). Ini menjadi 

landasan teologis yang kuat bagi pengembangan PAI multikultural. Namun, 

tantangannya adalah bagaimana menerjemahkan prinsip ini ke dalam praktik 

pendidikan sehari-hari tanpa mengorbankan nilai-nilai inti Islam. 

  Dialog lintas budaya yang diusung Matustik dan Green juga selaras 

dengan konsep ta'aruf dalam Islam. Ini membuka peluang bagi PAI untuk 

mengembangkan model pembelajaran yang lebih interaktif dan kolaboratif, 

melibatkan siswa dari berbagai latar belakang. Pendekatan ini dapat memperkaya 

pemahaman siswa tentang keragaman dan membangun keterampilan komunikasi 

lintas budaya yang penting di era global. 

Perbedaan Landasan dan Penekanan 

 Meskipun terdapat keselarasan, penting untuk memahami perbedaan 

mendasar antara teori Matustik dan Green dengan PAI. PAI memiliki landasan 

teologis yang lebih kuat, bersumber dari Al-Qur'an dan Hadits. Ini memberikan 

kerangka nilai yang lebih spesifik dan mengikat dibandingkan pendekatan yang 

lebih filosofis dari Matustik dan Green. 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  9  
 
 

Penekanan PAI pada penguatan identitas keislaman di samping penghargaan pada 

keragaman menciptakan dinamika yang unik. Di satu sisi, ini dapat menjadi 

kekuatan karena memberikan pijakan yang kokoh bagi siswa Muslim. Di sisi lain, 

tantangannya adalah bagaimana menyeimbangkan antara penguatan identitas ini 

dengan keterbukaan terhadap perspektif yang berbeda. 

Transformasi Kurikulum dan Praktik Pembelajaran 

 Gagasan Matustik dan Green tentang transformasi kurikulum dan praktik 

pembelajaran memberikan inspirasi bagi pengembangan PAI. Namun, 

implementasinya perlu disesuaikan dengan konteks dan prinsip-prinsip Islam. 

Misalnya, dalam mengintegrasikan perspektif kritis terhadap isu-isu sosial, PAI 

perlu memastikan bahwa analisis dan solusi yang ditawarkan tetap sejalan dengan 

nilai-nilai Islam. 

Pengembangan materi ajar yang lebih inklusif dan beragam dalam PAI adalah 

langkah penting. Ini dapat melibatkan pengenalan terhadap kontribusi peradaban 

Islam dari berbagai belahan dunia, serta eksplorasi keragaman interpretasi dan 

praktik Islam. Tantangannya adalah bagaimana menyajikan keragaman ini tanpa 

menimbulkan kebingungan atau relativisme di kalangan siswa. 

Pemberdayaan dan Keadilan Sosial 

 Fokus Matustik dan Green pada pemberdayaan kelompok marginal dan 

kritik terhadap struktur sosial yang tidak adil sejalan dengan misi pembebasan 

dalam Islam. Ini membuka peluang bagi PAI untuk lebih aktif dalam 

mengembangkan kesadaran sosial dan mendorong aksi nyata untuk keadilan. PAI 

dapat mengintegrasikan analisis kritis terhadap isu-isu seperti kemiskinan, 

diskriminasi, atau pelanggaran hak asasi manusia dari perspektif Islam. 

 Namun, pendekatan ini juga memunculkan tantangan. PAI perlu berhati-

hati agar kritik sosial yang dibangun tidak mengarah pada sikap antipati terhadap 

struktur yang ada atau menciptakan konflik. Sebaliknya, fokusnya harus pada 

membangun pemahaman yang lebih dalam dan mendorong solusi yang 

konstruktif. 

Kontekstualisasi dalam Masyarakat Indonesia 



 
Sahrul Takim 

10  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

 Penerapan teori Matustik dan Green dalam konteks PAI di Indonesia 

memerlukan kontekstualisasi yang cermat. Indonesia, dengan keragaman etnisnya 

dan posisinya sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, 

menawarkan laboratorium yang unik untuk pengembangan PAI multikultural. 

Pengalaman Indonesia dalam mengelola keragaman dapat menjadi sumber 

pembelajaran yang berharga. PAI multikultural di Indonesia dapat mengambil 

inspirasi dari praktik-praktik lokal dalam membangun harmoni sosial, seperti 

kearifan lokal dalam resolusi konflik atau tradisi gotong royong. 

 Meskipun teori Matustik dan Green menawarkan perspektif yang menarik, 

implementasinya dalam PAI menghadapi beberapa tantangan. Pertama, resistensi 

dari kelompok yang menganggap pendekatan multikultural dapat mengancam 

kemurnian ajaran Islam. Kedua, keterbatasan sumber daya dan kesiapan guru 

dalam menerapkan pendekatan multikultural. Ketiga, kebutuhan untuk 

mengembangkan metode evaluasi yang sesuai untuk mengukur keberhasilan PAI 

multikultural. 

 Keberhasilan implementasi PAI multikultural yang terinspirasi dari teori 

Matustik dan Green dapat memiliki implikasi jangka panjang yang signifikan. Ini 

dapat berkontribusi pada pembentukan generasi Muslim Indonesia yang memiliki 

identitas keislaman yang kuat sekaligus mampu berinteraksi secara positif dalam 

masyarakat global yang plural. Dalam skala yang lebih luas, ini dapat 

memperkuat posisi Indonesia sebagai model kerukunan dalam keragaman di 

tingkat global  

 Analisis teori Matustik dan Green dalam konteks PAI membuka peluang 

untuk pengembangan model pendidikan agama yang lebih inklusif dan responsif 

terhadap tantangan kontemporer. Namun, implementasinya memerlukan kajian 

lebih lanjut, adaptasi yang cermat, dan komitmen dari berbagai pemangku 

kepentingan. PAI multikultural yang berhasil dikembangkan diharapkan dapat 

menjadi instrumen penting dalam membangun masyarakat Indonesia yang 

harmonis dan berkeadilan, sekaligus memberikan kontribusi positif bagi 

peradaban global. 

 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  11  
 
 

F. Simpulan 

  Pendidikan multikultural yakni suatu strategi yang diaplikasikan sebagai 

pendekatan untuk memoles paradigma tentang keragaman (multikultural) yang 

ada di dalam kehidupan manusia. Dalam hal ini terutama diaplikasikan kepada 

peserta didik sebagai tonggak dalam memajukan peradaban yang bermartabat. 

Pendidikan multikultural harus dipahami oleh setiap individu agar tercipta 

harmonisasi kehidupan antar sesama seperti saling menghargai, meyakini 

eksistensi keragaman, dan merealisasikannya sesuai dengan tatanan kehidupan 

yang berlaku di masyarakat untuk meningkatkan penghargaan terhadap 

keragaman etnik dan budaya masyarakat. 

  Martin J. Beck Matustik Matustík mengatakan bahwa teori 

multikulturalisme meliputi berbagai hal yang semuanya mengarah kembali ke 

liberalisasi pendidikan dan politik Plato, filsuf Yunani. Sebuah karya Plato yang 

berjudul Republik, bukan hanya memberi norma politik dan akademis klasik bagi 

pemimpin dari negara ideal yang dia cita-citakan, namun juga menjadi petunjuk 

dalam pembahasan bersama tentang pendidikan bagi yang tertindas. Ia yakin 

bahwa kita harus menciptakan pencerahan multikultural baru (a new multicultural 

enlightenment) yaitu “multikulturalisme lokal yang saling berkaitan, secara global 

sebagai lawan dari monokultur nasional” sedangkan Judith M. Green 

menunjukkan bahwa multi kulturalisme bukan hanya di AS. Kelompok budaya 

kecil harus mengakomodasi dan memiliki tolerensi dengan budaya dominan. 

Amerika member tempat perlindungan dan memungkinkan kelompok kecil itu 

mempengaruhi kebudayaan yang ada. secara bersama-sama kelompok tersebut 

memperoleh kekuatan dan kekuasaan untuk membawa perubahan dan 

peningkatan dalam ekonomi, partisipasi politis dan media masa. 

  Di Indonesia sangat diperlukan pendalaman analisis pendidikan 

multikultural dalam dunia pendidikan untuk mewujudkan paradigma bersikap 

toleransi, peduli, menghargai tentang suatu keberagaman mengenai etnis, ras, 

bahasa, strata sosial, budaya dan agama agar terciptanya suatu perdamaian dan 

kesatuan tanpa harus mengikuti perbedaan yang ada dalam kelompok mayoritas 

terhadap kelompok minoritas. Pengaplikasian pendidikan multikultural 



 
Sahrul Takim 

12  Juanga: Jurnal Agama dan Ilmu pengetahuan Vol. 10 No.  1 
 

 

diharapkan sebagai titik kesadaran dalam mewujudkan perdamaian dalam 

kemajemukan atau keragaman yang ada. Memang, dengan adanya keragaman 

akan memunculkan perbedaan baik itu perbedaan pendapat, budaya, agama, etnis 

dan lainnya, namun diharapkan dengan pendidikan multikultural ini dapat 

meminimaslisir konflik yang akan ditimbulkan dari keragaman tersebut. 

  Untuk terwujudnya pendidikan multikultural yang dinamis, dalam arti 

setiap warga masyarakat lebih mengedepankan kebersaamaan dibanding 

perbedaan-perbedaan, kerjasama dalam hal yang disepakati toleransi dalam 

perbedaan, maka pendidikan multikultural perlu diintegrasikan dalam kurikulum 

bidang studi yang relevan pada semua jenjang pendidikan, mulai dari PAUD 

sampai Perguruan Tinggi. Karenanya, para penentu kebijakan pendidikan dalam 

arti yang luas, tokoh agama dan tokoh masyarakat bahkan pada setiap penanggung 

jawab keluarga perlu menata dan mengelola serta menerapkan pendidikan 

multikultural dengan sebaik-baiknya. 

Referensi 

Adam, A., Yunus, A. R., & Syukur, S. (2022). Sejarah Perkembangan Dan 

Kemunduran Tiga Kerajaan Islam Abad Modern Tahun 1700-1800. Jurnal 

Kewarganegaraan, 6(2), 4038–4049. 

http://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3632 

Adiyana Adam.Noviyanti Soleman. (2022). THE PORTRAIT OF ISLAMIC 

EDUCATION ONLINE LEARNING DURING THE COVID-19 

PANDEMIC IN MAN 1 TERNATE. Didaktika Religia: Journal of Islamic 

Education, 10(2), 295–314. 

Adiyana Adam, Asfianti Basama, Hadilla, M., & Sadek, I. (2022). Urgensi 

Pendidikan Islam dalam Pembentukan Akhlak Al-Kharimah Generasi 

Milenial di Desa Togoliua. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 8(9), 155–

161. https://doi.org/10.5281/zenodo.6640438  

Al-Qur'an. Surah Al-Hujurat: 13 

Amin, M. (2018). Islamic education in the multicultural society: The Indonesian 

experience. Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 215-234. 

Ashraf, M. A. (2019). Exploring the potential of religious education for global 

citizenship. Religious Education, 114(4), 411-426. 

Banks, J. A. (2019). An introduction to multicultural education (6th ed.). Pearson. 

Green, J. M. (1999). Deep Democracy: Community, Diversity, and 

Transformation. Lanham, MD: Rowman & Littlefield 

Hanafi, Y. (2019). Transformasi kurikulum mata kuliah pendidikan agama Islam 

di perguruan tinggi umum: Dari paradigma normatif-doktriner menuju 

paradigma historis-kontekstual. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 26(1), 

47-59. 



 

 

 

Analisis Teori Pendidikan Multikultural... 

Juanga : Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan  Vol.10  No.1  13  
 
 

Hefner, R. W. (2021). Islam and pluralism in Indonesia: Civic education and the 

challenge of diversity. Religious Education, 116(1), 39-54. 

Lubis, M. (2016). Pendidikan agama Islam berbasis multikultural: Studi kritis atas 

pemikiran Zakiyuddin Baidhawy. Jurnal Pendidikan Islam, 27(2), 231-246. 

Matustik, M. J. B. (2008). Radical Evil and the Scarcity of Hope: Postsecular 

Meditations. Bloomington, IN: Indiana University Press 

Matustik, M. J. B., & Green, J. M. (2018). Rethinking multiculturalism: Cultural 

diversity and political theory (3rd ed.). Palgrave Macmillan. 

Nata, A. (2016). Ilmu pendidikan Islam. Kencana. 

Nieto, S. (2017). Language, culture, and teaching: Critical perspectives (3rd ed.). 

Routledge. 

Patel, E. (2018). Interfaith leadership: A primer. Beacon Press. 

Raihani, R. (2020). A model of Islamic teacher education for social justice in 

Indonesia. Journal of Education for Teaching, 46(5), 638-650. 

Sahin, A. (2017). Critical issues in Islamic education studies: Rethinking Islamic 

and Western liberal secular values of education. Religions, 8(12), 276. 

Zine, J. (2020). Unmasking Islamophobia: A critical engagement with anti-

Muslim racism in educational contexts. Routledge. 

 

. 


	Teori Pendidikan Multikultural Menurut Martin J. Beck Matustik
	Teori Pendidikan Multikultural Menurut Judith M. Green
	Integrasi Teori Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam

